\&»

WORLD T1AYR N "

UNION FOR E-R AR By LeVlS'S'Oﬂ
PROGRESSIVE niTne*? I NS TITUTUT
JUDATSM ngaphni NDNY N LI VY WATH M2

Torah from Around the World

Maak mij, Eeuwige, met uw wegen vertrouwd,

leer mij uw paden te gaan.

Tehilliem 25: 2

Sjabbat Jitro, 7 februari 2026/ 20 Sjewat 5786

Sjemot/Exodus: 18: 1 — 27 Tanach blz. 145.
Haftara: Jesjajahoe/Jesaja 6:1 — 13; Tanach blz. 810.

Vertaler: Paula Reisner

Coordinatie: Channa Kistemaker

Commentaar: Judith Plaskow doceert godsdienstwetenschap aan Manhattan College. Zij
schreef het baanbrekende werk Standing Again at Sinai: Judaism from a
Feminist Perspective. Het onderstaande commentaar is ontleend aan 7he
Torah: a Women’s Commentary.

Oorspronkelijke Engelse tekst

Use the link to read or listen to the original text in English.

Vrouwen en Openbaring

Toen Mosjee de boodschap die God hem gegeven had veranderde, sloot hij de vrouwen uit
van de openbaring op de Sinai.

Vanuit een feministisch perspectief bezien, bevat Jitro een van de meest pijnlijke p’soekim in
de Tora. Op het aanvangsmoment in de Joodse geschiedenis, waarbij het hele volk Jisraéel
geacht wordt vol ontzag en beven aan de voet van de berg Sinai te staan wachten tot God
op de berg zou neerdalen om het verbond te sluiten, wendde Mosjee zich tot de verzamelde
gemeenschap en zei: "Zorg ervoor dat u overmorgen gereed bent en dat u in de tussentijd
geen gemeenschap hebt met een vrouw." (Sjemot/Exodus 19:15) Mosjee wil ervoor zorgen
dat de mensen ritueel voorbereid zijn om Gods aanwezigheid te ontvangen, en een


https://www.myjewishlearning.com/article/women-and-revelation/
https://www.myjewishlearning.com/article/women-and-revelation/

zaadlozing maakt zowel een man als zijn vrouwelijke partner tijdelijk ongeschikt om het
heilige te naderen (zie Wajikra/Leviticus 15:16-18). Maar Mosjee zegt niet: "Mannen en
vrouwen mogen geen gemeenschap met elkaar hebben." In plaats daarvan maakt hij
vrouwen op dit essentiéle moment in de Joodse geschiedenis onzichtbaar als onderdeel van
de gemeenschap die op het punt staat het verbond aan te gaan.

Deze woorden zijn om minstens twee redenen zeer verontrustend. Ten eerste vormen ze
een schoolvoorbeeld van de behandeling van vrouwen als 'de ander', zowel elders in dit
gedeelte als in de rest van de Tora. Steeds weer lijkt de Tora ervan uit te gaan dat het
Jisraélitische volk alleen uit mannelijke gezinshoofden bestaat. Het beschrijft de ervaringen
van mannen, maar niet die van vrouwen. De tiende uitspraak, "Gij zult de vrouw van uw
naaste niet begeren" (Sjemot 20:14), veronderstelt een gemeenschap van mannelijke
toehoorders.

Ten tweede is de toetreding tot het verbond op de Sinai niet slechts een eenmalige
gebeurtenis, maar een ervaring die door elke generatie opnieuw moet worden beleefd
(Devariem/Deuteronomium 29:13-14). Telkens wanneer dit gedeelte wordt voorgelezen,
hetzij als onderdeel van de jaarlijkse cyclus van Tora-lezingen of als een speciale lezing voor
Sjavoeot, worden vrouwen opnieuw opzijgeschoven en luisteren ze stiekem mee naar een
gesprek van mannen met elkaar, en van mannen met God. Daardoor kan de tekst bij
vrouwen een aanhoudend gevoel van uitsluiting en desoriéntatie oproepen. Het hele Joodse
volk zou immers bij de Sinai hebben gestaan. Waren we erbij? Waren we er niet bij? Als we
erbij waren, wat hoorden we, toen de mannen hoorden: “Heb geen gemeenschap met een
vrouw?” Als we er oorspronkelijk niet bij waren, kunnen we er dan nu wel bij zijn? Aangezien
we nu zeker deel uitmaken van de gemeenschap, hoe kunnen we er dan niet bij zijn geweest
op dat aanvangsmoment?

Gezien de ernst van deze vragen is het belangrijk om het grotere verhaal te bekijken, als
context voor Mosjees bevel aan de mannen om geen gemeenschap met een vrouw te
hebben. Toen de Jisraélieten bij de derde nieuwe maan na hun vertrek uit Egypte bij de
Sinai aankwamen, beklom Mosjee tweemaal de berg om met God te spreken. Nadat hij God
het bericht had gebracht dat het volk had ingestemd met het verbond, gaf God Mosjee
nauwkeurige instructies om iedereen voor te bereiden op het moment van de openbaring:

“Ga terug naar het volk en zorg ervoor dat ze zich vandaag en morgen heiligen, en laten ze
hun kleren wassen. Bij het aanbreken van de derde dag moeten ze gereed zijn, want op die
dag zal de Eeuwige voor de ogen van heel het volk neerdalen op de Sinai.” (Sjemot 19:10-
11).

Het is opvallend dat Gods instructies aan Mosjee gericht zijn tot de hele gemeenschap. Het
is Mosjee die ze verandert, die Gods boodschap interpreteert en die veronderstelt dat de
instructies slechts voor de helft van de mensen bedoeld zijn. Zo filtert en interpreteert Mosjee
in deze vroege fase van de Joodse geschiedenis Gods uitspraken door een patriarchale bril.
Zijn woorden vormen een paradigma voor de behandeling van vrouwen, maar wel een
complex paradigma. Ze laten zien hoe de Joodse traditie vrouwen herhaaldelijk heeft
uitgesloten, maar ook hoe die uitsluiting moet worden begrepen als een vertekening van de
openbaring.

Het is interessant dat de rabbijnen zich blijkbaar zorgen maakten over de implicatie van de
afwezigheid van vrouwen op de Sinai, aangezien ze vrouwen op verschillende manieren in
de tekst interpreteerden. Beresjiet Rabba 28:2 interpreteert Sjemot 19:3 (“Zeg tegen het volk
van Jaadkov, laat de kinderen van Jisraéel weten”) als volgt: “het volk van Jadkov” verwijst
naar de vrouwen, en “de kinderen van Jisraéel’ naar de mannen. Volgens de midras;j
suggereert de volgorde van de p’soekim dat God Mosjee eerst naar de vrouwen stuurde met
de Tora. Wellicht, zo speculeren de geleerden, had God spijt van de fout dat Hij Chava niet
direct het gebod betreffende de verboden vrucht had gegeven en besloot Hij dit niet te
herhalen. Bovendien, zo merken de rabbijnen op, zijn vrouwen zorgvuldiger in het naleven



van religieuze voorschriften, en zij zijn het die hun kinderen zullen onderwijzen. Rasji, die
commentaar levert op de Misjna (Sjabbat 9:3; BT Sjabbat 86a), interpreteert Sjemot 19:15 (".
. geen gemeenschap . . met een vrouw") als een specifieke regel die bedoeld was om de
vrouwen van Jisraéel in staat te stellen aanwezig te zijn op de Sinai. Omdat sperma na drie
dagen zijn onreinheidskracht verliest, garandeert Mosjees instructie aan de mannen dat
vrouwen ritueel rein blijven, zelfs als ze tijdens de Openbaring restjes sperma afscheiden.
Met andere woorden, zonder Mosjees verdraaiing van Gods woorden direct te benoemen,
probeerden de rabbijnen de effecten ervan ongedaan te maken.

Hieruit kunnen verschillende lessen worden getrokken. Een daarvan is dat openbaring en
interpretatie niet te scheiden zijn. Er is geen openbaring zonder interpretatie; de elementaire
ervaring van openbaring omvat ook een beslissing van interpretatie. Ten tweede leren we
dat het interpretatieproces voortdurend gaande is. Wat Mosjee doet, proberen de rabbijnen
in dit geval ongedaan te maken. Hoewel ze de uitsluiting van vrouwen in veel contexten
herhalen en versterken, verzachten ze die in andere contexten. Ten derde, voor zover de
taak van interpretatie voortduurt, ligt die nu bij ons. Als de afwezigheid van vrouwen op de
Sinai ondenkbaar is voor de rabbijnen — ondanks het feit dat zij die afwezigheid herhaaldelijk
in hun eigen werken beschrijven — hoeveel te meer moet het dan ondenkbaar zijn voor
vrouwen en mannen van nu, die functioneren in gemeenschappen waarin vrouwen
volwaardige Joden zijn? Wij hebben het voorrecht en de verantwoordelijkheid om de
goddelijke woorden te herstellen die weerklinken achter de stiltes in de tekst, en om het
begrip van openbaring door vrouwen door de Joodse geschiedenis heen te reconstrueren.



