
 

 

  

 

Torah from Around the World 

 

Maak mij, Eeuwige, met uw wegen vertrouwd, 

leer mij uw paden te gaan. 

Tehilliem 25: 2 

 

 

Sjabbat Jitro, 7 februari 2026/ 20 Sjewat 5786  

 
Sjemot/Exodus: 18: 1 – 27 Tanach blz. 145. 
Haftara: Jesjajahoe/Jesaja 6:1 – 13; Tanach blz. 810. 
 

Vertaler: Paula Reisner 

Coördinatie: Channa Kistemaker 

 
Commentaar:  Judith Plaskow doceert godsdienstwetenschap aan Manhattan College. Zij 

schreef het baanbrekende werk Standing Again at Sinai: Judaism from a 

Feminist Perspective. Het onderstaande commentaar is ontleend aan The 

Torah: a Women’s Commentary.  

 
Oorspronkelijke Engelse tekst  
 
Use the link to read or listen to the original text in English.   

_________________________________________________ 
 

Vrouwen en Openbaring 
 
Toen Mosjee de boodschap die God hem gegeven had veranderde, sloot hij de vrouwen uit 
van de openbaring op de Sinaï. 
 
Vanuit een feministisch perspectief bezien, bevat Jitro een van de meest pijnlijke p’soekim in 
de Tora. Op het aanvangsmoment in de Joodse geschiedenis, waarbij het hele volk Jisraëel 
geacht wordt vol ontzag en beven aan de voet van de berg Sinaï te staan wachten tot God 
op de berg zou neerdalen om het verbond te sluiten, wendde Mosjee zich tot de verzamelde 
gemeenschap en zei: "Zorg ervoor dat u overmorgen gereed bent en dat u in de tussentijd 
geen gemeenschap hebt met een vrouw." (Sjemot/Exodus 19:15) Mosjee wil ervoor zorgen 
dat de mensen ritueel voorbereid zijn om Gods aanwezigheid te ontvangen, en een 

https://www.myjewishlearning.com/article/women-and-revelation/
https://www.myjewishlearning.com/article/women-and-revelation/


 

zaadlozing maakt zowel een man als zijn vrouwelijke partner tijdelijk ongeschikt om het 
heilige te naderen (zie Wajikra/Leviticus 15:16-18). Maar Mosjee zegt niet: "Mannen en 
vrouwen mogen geen gemeenschap met elkaar hebben." In plaats daarvan maakt hij 
vrouwen op dit essentiële moment in de Joodse geschiedenis onzichtbaar als onderdeel van 
de gemeenschap die op het punt staat het verbond aan te gaan. 
 
Deze woorden zijn om minstens twee redenen zeer verontrustend. Ten eerste vormen ze 
een schoolvoorbeeld van de behandeling van vrouwen als 'de ander', zowel elders in dit 
gedeelte als in de rest van de Tora. Steeds weer lijkt de Tora ervan uit te gaan dat het 
Jisraëlitische volk alleen uit mannelijke gezinshoofden bestaat. Het beschrijft de ervaringen 
van mannen, maar niet die van vrouwen. De tiende uitspraak, "Gij zult de vrouw van uw 
naaste niet begeren" (Sjemot 20:14), veronderstelt een gemeenschap van mannelijke 
toehoorders. 
 
Ten tweede is de toetreding tot het verbond op de Sinaï niet slechts een eenmalige 
gebeurtenis, maar een ervaring die door elke generatie opnieuw moet worden beleefd 
(Devariem/Deuteronomium 29:13-14). Telkens wanneer dit gedeelte wordt voorgelezen, 
hetzij als onderdeel van de jaarlijkse cyclus van Tora-lezingen of als een speciale lezing voor 
Sjavoeot, worden vrouwen opnieuw opzijgeschoven en luisteren ze stiekem mee naar een 
gesprek van mannen met elkaar, en van mannen met God. Daardoor kan de tekst bij 
vrouwen een aanhoudend gevoel van uitsluiting en desoriëntatie oproepen. Het hele Joodse 
volk zou immers bij de Sinaï hebben gestaan. Waren we erbij? Waren we er niet bij? Als we 
erbij waren, wat hoorden we, toen de mannen hoorden: “Heb geen gemeenschap met een 
vrouw?” Als we er oorspronkelijk niet bij waren, kunnen we er dan nu wel bij zijn? Aangezien 
we nu zeker deel uitmaken van de gemeenschap, hoe kunnen we er dan niet bij zijn geweest 
op dat aanvangsmoment? 
 
Gezien de ernst van deze vragen is het belangrijk om het grotere verhaal te bekijken, als 
context voor Mosjees bevel aan de mannen om geen gemeenschap met een vrouw te 
hebben. Toen de Jisraëlieten bij de derde nieuwe maan na hun vertrek uit Egypte bij de 
Sinaï aankwamen, beklom Mosjee tweemaal de berg om met God te spreken. Nadat hij God 
het bericht had gebracht dat het volk had ingestemd met het verbond, gaf God Mosjee 
nauwkeurige instructies om iedereen voor te bereiden op het moment van de openbaring:  
 
“Ga terug naar het volk en zorg ervoor dat ze zich vandaag en morgen heiligen, en laten ze 
hun kleren wassen. Bij het aanbreken van de derde dag moeten ze gereed zijn, want op die 
dag zal de Eeuwige voor de ogen van heel het volk neerdalen op de Sinaï.” (Sjemot 19:10-
11). 
 
Het is opvallend dat Gods instructies aan Mosjee gericht zijn tot de hele gemeenschap. Het 
is Mosjee die ze verandert, die Gods boodschap interpreteert en die veronderstelt dat de 
instructies slechts voor de helft van de mensen bedoeld zijn. Zo filtert en interpreteert Mosjee 
in deze vroege fase van de Joodse geschiedenis Gods uitspraken door een patriarchale bril. 
Zijn woorden vormen een paradigma voor de behandeling van vrouwen, maar wel een 
complex paradigma. Ze laten zien hoe de Joodse traditie vrouwen herhaaldelijk heeft 
uitgesloten, maar ook hoe die uitsluiting moet worden begrepen als een vertekening van de 
openbaring. 
 
Het is interessant dat de rabbijnen zich blijkbaar zorgen maakten over de implicatie van de 
afwezigheid van vrouwen op de Sinaï, aangezien ze vrouwen op verschillende manieren in 
de tekst interpreteerden. Beresjiet Rabba 28:2 interpreteert Sjemot 19:3 (“Zeg tegen het volk 
van Jaäkov, laat de kinderen van Jisraëel weten”) als volgt: “het volk van Jaäkov” verwijst 
naar de vrouwen, en “de kinderen van Jisraëel” naar de mannen. Volgens de midrasj 
suggereert de volgorde van de p’soekim dat God Mosjee eerst naar de vrouwen stuurde met 
de Tora. Wellicht, zo speculeren de geleerden, had God spijt van de fout dat Hij Chava niet 
direct het gebod betreffende de verboden vrucht had gegeven en besloot Hij dit niet te 
herhalen. Bovendien, zo merken de rabbijnen op, zijn vrouwen zorgvuldiger in het naleven 



 

van religieuze voorschriften, en zij zijn het die hun kinderen zullen onderwijzen. Rasji, die 
commentaar levert op de Misjna (Sjabbat 9:3; BT Sjabbat 86a), interpreteert Sjemot 19:15 (". 
. geen gemeenschap . . met een vrouw") als een specifieke regel die bedoeld was om de 
vrouwen van Jisraëel in staat te stellen aanwezig te zijn op de Sinaï. Omdat sperma na drie 
dagen zijn onreinheidskracht verliest, garandeert Mosjees instructie aan de mannen dat 
vrouwen ritueel rein blijven, zelfs als ze tijdens de Openbaring restjes sperma afscheiden. 
Met andere woorden, zonder Mosjees verdraaiing van Gods woorden direct te benoemen, 
probeerden de rabbijnen de effecten ervan ongedaan te maken.  
 
Hieruit kunnen verschillende lessen worden getrokken. Een daarvan is dat openbaring en 
interpretatie niet te scheiden zijn. Er is geen openbaring zonder interpretatie; de elementaire 
ervaring van openbaring omvat ook een beslissing van interpretatie. Ten tweede leren we 
dat het interpretatieproces voortdurend gaande is. Wat Mosjee doet, proberen de rabbijnen 
in dit geval ongedaan te maken. Hoewel ze de uitsluiting van vrouwen in veel contexten 
herhalen en versterken, verzachten ze die in andere contexten. Ten derde, voor zover de 
taak van interpretatie voortduurt, ligt die nu bij ons. Als de afwezigheid van vrouwen op de 
Sinaï ondenkbaar is voor de rabbijnen – ondanks het feit dat zij die afwezigheid herhaaldelijk 
in hun eigen werken beschrijven – hoeveel te meer moet het dan ondenkbaar zijn voor 
vrouwen en mannen van nu, die functioneren in gemeenschappen waarin vrouwen 
volwaardige Joden zijn? Wij hebben het voorrecht en de verantwoordelijkheid om de 
goddelijke woorden te herstellen die weerklinken achter de stiltes in de tekst, en om het 
begrip van openbaring door vrouwen door de Joodse geschiedenis heen te reconstrueren. 

 


